
Zwischen Royzentál und Rosenthal

Poster zum Film Rosenthal, Quelle: @media-amazon

https://bote-ol.de/2026/01/rosenthal-de/
https://bote-ol.de/2026/01/rosenthal-ru/


Die Premiere des Films Rosenthal des Regisseurs Oliver Haffner fand im
April 2025 im ZDF statt. Der Film gehört formal zum Genre des
biografischen Dramas. Meiner Meinung nach besteht das Hauptziel des
Films jedoch weniger darin, das Schicksal eines Holocaust-Überlebenden
zu erzählen, als vielmehr darin, den gesellschaftlichen Konflikt im
Nachkriegsdeutschland und die Formen der Auseinandersetzung mit der
Vergangenheit zu analysieren. Die Nachwirkungen dieses Konflikts sind
bis heute spürbar. Die Biografie von Hans Rosenthal ist dabei kein
Selbstzweck, sondern ein Instrument, mit dessen Hilfe die Spannung
zwischen Erinnerung und dem Streben nach „Normalität”, zwischen der
Anerkennung von Verantwortung und dem alltäglichen Wunsch, nicht
beunruhigt zu werden, betrachtet wird. Genau deshalb geht der Film über
den historischen Rahmen hinaus und seine Thematik ist auch heute noch
aktuell. Der dargestellte Konflikt ist nicht beendet, sondern hat sich
lediglich gewandelt.

Die Handlung des Films konzentriert sich auf den Herbst 1978, einen
Zeitpunkt, der als Wendepunkt für die deutsche Erinnerungskultur gilt.
Zum ersten Mal werden die Ereignisse des 9. November 1938 auf
staatlicher Ebene thematisiert. In seiner Rede in der Kölner Synagoge am
9. November 1978 spricht Bundeskanzler Helmut Schmidt offen über die
Schuld der Deutschen und ihre Verantwortung für die Verbrechen der
Nationalsozialisten. Diese Geste markiert einen Wandel im öffentlichen
Bewusstsein und geht den späteren Debatten der 1990er Jahre über
zulässige Formen der Erinnerung, die Rolle des Staates sowie Bildung und
Gedenkstätten voraus.

Fast zeitgleich mit dieser öffentlichen Gedenkfeier wird am Abend die
75. Jubiläumsausgabe der beliebten Unterhaltungsshow „Dalli Dalli” im
Fernsehen ausgestrahlt. Ihr Moderator Hans Rosenthal stand für das
erfolgreiche und „normale” Fernsehen der Bundesrepublik Deutschland. Er
war selbst Jude, hatte den Holocaust überlebt, dabei seine Familie
verloren und musste während der Nazizeit untertauchen. Über Jahrzehnte
hinweg blieb seine Biografie im Schatten seines öffentlichen Images.
Hier entsteht die zentrale Spannung des Films: Die Gesellschaft beginnt,
über Schuld zu sprechen, zieht es aber weiterhin vor, wenn die
Erinnerung den gewohnten Rhythmus des Alltags und des Abendfernsehens
nicht stört.



Bundeskanzler Helmut Schmidt hält am 9. November 1978 eine Rede in der
Kölner Synagoge. Quelle: Bundesbildstelle Bonn, Nr. 54 81728.



Fernsehmoderator Hans Rosenthal vor dem Hintergrund der kultigen Kulisse
der Fernsehsendung „Dalli Dalli“, Quelle: @ZDF / Arthur Grimm

In dem Film Rosenthal wird der Hauptheld sowohl als Privatperson als
auch als Vermittler zwischen verschiedenen Ebenen des gesellschaftlichen
Bewusstseins dargestellt. Durch seine ständige Präsenz im Fernsehen wird
er zu einem Teil der kollektiven „Normalität“ und das Medium entwickelt
sich Ende der 1970er Jahre zu einem Ort des sozialen Komforts.
Rosenthals Schweigen über seine eigene Vergangenheit erscheint weniger
als persönliche Entscheidung, sondern vielmehr als eine Form des
Schutzes und der Anpassung. Im Rahmen der „Normalisierung“ des Lebens
nach dem Krieg wird eine jüdische Biografie von der Öffentlichkeit nur
akzeptiert, wenn sie das Gefühl von Stabilität nicht stört. Der Film
macht deutlich, dass Rosenthal von der Gesellschaft akzeptiert und sogar
beliebt ist – aber nur, solange er Fernsehmoderator bleibt und nicht zum



historischen Zeugen wird.

Um diesen Mechanismus zu verstehen, ist es wichtig, den Begriff des
sekundären Antisemitismus zu klären. Dabei geht es nicht um offene
Feindseligkeit oder die Leugnung der Verbrechen des Nationalsozialismus.
Vielmehr handelt es sich um eine Form der Entfremdung, die ausgerechnet
vor dem Hintergrund der Anerkennung der Vergangenheit entsteht. Sie
äußert sich in einer Ermüdung der Erinnerung, in Verärgerung über
„ständige Erinnerungen” und im Wunsch, einen Schlussstrich zu ziehen und
„weiterzuleben”. Die Verantwortung wird zwar formal anerkannt, doch
bleibt die Erinnerung dabei begrenzt und rituell, ohne in den Alltag
einzudringen. Der Film zeigt, dass diese Logik bereits in den 1970er
Jahren galt. Eine jüdische Präsenz im öffentlichen Raum war nur
zulässig, solange sie nicht zu einer unbequemen Erinnerung wurde.

Dies wird besonders in den kurzen Repliken der Nebenfiguren deutlich.
Auf die Frage, ob Rosenthal Jude sei, fallen Sätze wie „Er ist einer,
aber einer von den Guten“ oder „Er ist ja selber einer … ein Jud halt“.
Der erste Satz spiegelt die bekannte Logik der bedingten Akzeptanz
wider. Diese besteht darin, dass eine positive Bewertung der einzelnen
Person nur möglich ist, wenn man Abstand zur Gruppe als Ganzes hält. Der
zweite Satz ist in seiner Form noch schärfer. Hier wird nicht das
neutrale Wort „Jude“, sondern das umgangssprachliche und herabwürdigende
„Jud“ verwendet. Letzteres ist eine grobe sprachliche Markierung, die
den anderen Begriffen „Zigeuner” oder „Neger” nahekommt. Der Ausdruck
„Jud” hat einen sozial herabwürdigenden Charakter und wird als
antisemitisch empfunden. Besondere Brisanz erhält diese Szene durch den
Kontext, in dem das Wort „Jud” vor dem Hintergrund einer
Fernsehübertragung der Rede von Bundeskanzler Schmidt ausgesprochen
wird. Der Film konfrontiert die offizielle Sprache der Verantwortung mit
der Alltagssprache der Ausgrenzung und zeigt, dass beide gleichzeitig
existieren. Antisemitismus erscheint hier nicht als Überbleibsel oder
Randphänomen, sondern ist nach wie vor in die „Normalität” eingebettet.

Ein weiterer wichtiger Kontrast im Film entsteht auf sprachlicher Ebene.
In der Szene mit der älteren Frau, die den Holocaust überlebt hat,
werden mehrere Sätze auf Jiddisch gesprochen. In diesem Zusammenhang
klingt der Nachname des Haupthelden in der jiddischen Aussprache wie
„Royzentál”, was im deutschen öffentlichen Raum einen ungewohnt weichen
Klang hat. Dies wird als akustische Erinnerung an eine verdrängte Welt
wahrgenommen, an eine Sprache, die mit einer anderen Erinnerung und
einer anderen Biografie verbunden ist. Die Aussprache des Nachnamens auf
Jiddisch ist eine Fortsetzung von Rosenthals innerem Konflikt und führt
ihn zu dem Teil seiner Identität zurück, der im öffentlichen Leben
verborgen bleibt. Ein scharfer Kontrast entsteht in diesem Zusammenhang
in den Szenen, die im Büro des Beamten spielen. Dort klingt derselbe
Nachname makellos deutsch als „Rosenthal“, neutral und korrekt. Diese
Aussprache ist frei von Aggression, betont aber durch ihre Normativität
gerade die Distanz. Der Name ist vollständig in die Amtssprache des
Staates integriert und von kulturellen sowie historischen Konnotationen
befreit. Zwischen Royzentál und Rosenthal besteht dieselbe Spannung wie



zwischen persönlicher Erfahrung und gesellschaftlicher „Normalisierung”
im Nachkriegsdeutschland. Die Verwendung des Jiddischen in einer sehr
kurzen Szene des Films ist kein neutrales Kommunikationsmittel mehr,
sondern wird zum Träger verdrängter Erinnerungen.

Solche Details mögen auf den ersten Blick nebensächlich und fast
alltäglich erscheinen, doch gerade sie übertragen das persönliche Drama
des Helden konsequent auf die gesellschaftliche Ebene. Eine weitere
bezeichnende Episode hängt mit einer Geste zusammen, die nach außen hin
keine Aggression erkennen lässt. Einer der Charaktere nimmt in
Rosenthals Haus eine Menora in die Hand und fragt, ob es sich dabei um
einen „orientalischen” Gegenstand handele. Das Wort selbst wird nicht
näher erläutert, sondern bleibt wie ein Hinweis, wie eine kulturelle
Markierung, in der Luft hängen. Die Antwort des Haupthelden – „Nicht
ganz.“ – klingt äußerst zurückhaltend und wird sofort von einem Rückzug
aus der weiteren Unterhaltung begleitet. Es handelt sich dabei nicht um
eine Auseinandersetzung oder Präzisierung, sondern um einen Rückzug. Die
Szene wirkt nicht auf der Ebene der Information, sondern auf der Ebene
der Spannung. Die Frage nach der „orientalischen“ Herkunft des
Gegenstands deutet nicht auf ein echtes Interesse daran hin. Rosentals
Antwort zeigt eine über Jahre hinweg entwickelte Verhaltensstrategie: Er
lässt das Gespräch nicht über die festgelegten Grenzen hinausgehen. So
demonstriert der Film einmal mehr, wie persönliche Erfahrungen und
innere Traumata in ständigem Konflikt mit der Situation der „Normalität“
stehen.

Somit erhält die Hauptfigur im Film eine umfassendere Bedeutung.
Rosenthal war nicht nur ein beliebter Fernsehmoderator, sondern auch ein
Vermittler zwischen staatlicher Erinnerung und gesellschaftlicher
Wahrnehmung. In seinem Fernsehbild verband er Erfolg und erzwungenes
Schweigen, Akzeptanz und Ausgrenzung. Der Film stilisiert den Helden
weder zum Symbol noch zum Vorbild hoch, sondern hält einen strukturellen
Widerspruch fest: Die Massenkultur akzeptiert jüdische Präsenz, kann
jüdische Zeugnisse jedoch nur schwer ertragen.

Rosenthal: The Great Showman – offizieller Trailer

Vor diesem Hintergrund kann der Film Rosenthal als Beispiel für eine
Erinnerungskultur „auf Augenhöhe” betrachtet werden. Direkt vor unseren
Augen, auf dem Fernsehbildschirm, sehen wir ein „Zeichen der
Erinnerung“: ein meisterhaft inszeniertes biografisches Drama. Ähnlich
wie bei den Erinnerungszeichen, die beispielsweise in München realisiert
und dann in Oldenburg übernommen wurden, verzichtet der Film auf eine
symbolische „Herabwürdigung” der Erinnerung – jedoch nicht wörtlich,
sondern bildlich. Die Erinnerung darf nicht unter den Füßen liegen, man
darf nicht „über sie hinwegsteigen” und sie nicht übersehen. Sie
erfordert keine rituelle Geste, sondern Begegnung und Aufmerksamkeit.



Der Film Rosenthal kann kostenlos in der Mediathek des öffentlich-
rechtlichen Fernsehsenders 3sat angesehen werden (Originalversion,
deutsche Sprache):
https://www.3sat.de/film/der-fernsehfilm-der-woche/rosenthal-publikumspr
eis-televisionale2025-100.html

****

In der aktuellen Debatte über Antisemitismus und „Erinnerungsmüdigkeit“
kommt der Film wie eine zurückhaltende, aber eindringliche Mahnung
daher. Demnach liegt das Problem nicht im Fehlen von Denkmälern oder
Worten, sondern in der mangelnden Bereitschaft der Gesellschaft,
unbequeme Erkenntnisse über sich selbst zuzulassen. Film Rosenthal macht
deutlich, dass diese Frage nach wie vor aktuell ist. Dabei erweist sich
Oliver Haffners Arbeit als präziser und unaufdringlicher Kommentar zu
einer der zentralen Spannungen in der deutschen Erinnerungskultur. Wir
sehen erneut den Widerspruch zwischen der institutionellen Anerkennung
von Verantwortung und der alltäglichen Wahrnehmung der Vergangenheit.
Die Kraft und Aktualität des Films liegen in dem ruhigen und
aufmerksamen Blick des Regisseurs „auf Augenhöhe” und von Angesicht zu
Angesicht mit dem Zuschauer.

Autor: Pavel Goldvarg (Bilder aus offenen Quellen)

Alle Beuträge in der Rubrik Kino

https://www.3sat.de/film/der-fernsehfilm-der-woche/rosenthal-publikumspreis-televisionale2025-100.html
https://www.3sat.de/film/der-fernsehfilm-der-woche/rosenthal-publikumspreis-televisionale2025-100.html
https://bote-ol.de/kino

