Zwisch Royzental und Rosenthal
—

SILKE BODENBEENDER FLORIAN LUKAS HANS-IOCHEN WAGNER

Idee & Regie: Oliver Haf¥fner, Drehbuch: Gernot Kraa

ODrehbuch GERMOT ERA&A Kamera KASPAR KAVEN Szenenbild KNUT LOEWE Kostlsb
ROEHRS JULIAME MAIER Maskenbild ANJA DAUN DOMINIOQUE RENIC Montage JEN
Originalton ALEX RUBIN StandfotoSSELLAKNORE Musik LORENZ DANGELSSEAE
Casting STEPHANIE MAILE Tongestaltung & Mischung ALEXANDER OBERRADER

BETA FILM Produktion ZIDF CTIONS Redaktion®ESTHER HECHENBE .FE.I.FH{ ZERVOS
Herstellungsigitung LUZ duzent INGO FLIESS Idee & FFHER

2

Poster zum Film Rosenthal, Quelle: @media—mazon



https://bote-ol.de/2026/01/rosenthal-de/
https://bote-ol.de/2026/01/rosenthal-ru/

Die Premiere des Films Rosenthal des Regisseurs Oliver Haffner fand im
April 2025 im ZDF statt. Der Film gehért formal zum Genre des
biografischen Dramas. Meiner Meinung nach besteht das Hauptziel des
Films jedoch weniger darin, das Schicksal eines Holocaust-Uberlebenden
zu erzahlen, als vielmehr darin, den gesellschaftlichen Konflikt im
Nachkriegsdeutschland und die Formen der Auseinandersetzung mit der
Vergangenheit zu analysieren. Die Nachwirkungen dieses Konflikts sind
bis heute splurbar. Die Biografie von Hans Rosenthal ist dabei kein
Selbstzweck, sondern ein Instrument, mit dessen Hilfe die Spannung
zwischen Erinnerung und dem Streben nach ,Normalitat”, zwischen der
Anerkennung von Verantwortung und dem alltédglichen Wunsch, nicht
beunruhigt zu werden, betrachtet wird. Genau deshalb geht der Film (ber
den historischen Rahmen hinaus und seine Thematik ist auch heute noch
aktuell. Der dargestellte Konflikt ist nicht beendet, sondern hat sich
lediglich gewandelt.

Die Handlung des Films konzentriert sich auf den Herbst 1978, einen
Zeitpunkt, der als Wendepunkt fur die deutsche Erinnerungskultur gilt.
Zum ersten Mal werden die Ereignisse des 9. November 1938 auf
staatlicher Ebene thematisiert. In seiner Rede in der Kolner Synagoge am
9. November 1978 spricht Bundeskanzler Helmut Schmidt offen Uber die
Schuld der Deutschen und ihre Verantwortung flir die Verbrechen der
Nationalsozialisten. Diese Geste markiert einen Wandel im 6ffentlichen
Bewusstsein und geht den spateren Debatten der 1990er Jahre uber
zulassige Formen der Erinnerung, die Rolle des Staates sowie Bildung und
Gedenkstatten voraus.

Fast zeitgleich mit dieser O0ffentlichen Gedenkfeier wird am Abend die
75. Jubilaumsausgabe der beliebten Unterhaltungsshow ,Dalli Dalli” im
Fernsehen ausgestrahlt. Ihr Moderator Hans Rosenthal stand fir das
erfolgreiche und ,normale” Fernsehen der Bundesrepublik Deutschland. Er
war selbst Jude, hatte den Holocaust uUberlebt, dabei seine Familie
verloren und musste wdhrend der Nazizeit untertauchen. Uber Jahrzehnte
hinweg blieb seine Biografie im Schatten seines o6ffentlichen Images.
Hier entsteht die zentrale Spannung des Films: Die Gesellschaft beginnt,
uber Schuld zu sprechen, zieht es aber weiterhin vor, wenn die
Erinnerung den gewohnten Rhythmus des Alltags und des Abendfernsehens
nicht stort.



XX XX

AERA

' A A d
i v Vv
CXRR 17 LR XN
'I.A.A.A fr3= 8 A.A A_A B
K/ : v.v vanv,
: R A\ /A /\u i
Ve Van VeV,

. .A»‘;A";A1'.L" i: b |
VAL, &, st

3 . 5

T e
-

Bundeskanzler Helmut Schbidt halt am 9. November 1978 eine Rede in der
Kélner Synagoge. Quelle: Bundesbildstelle Bonn, Nr. 54 81728.




. : i |
_ . o

Fernsehmoderator Hans Rosenthai vor dem Hintergrund der kultigen Kulisse
der Fernsehsendung ,Dalli Dalli”, Quelle: @ZDF / Arthur Grimm

In dem Film Rosenthal wird der Hauptheld sowohl als Privatperson als
auch als Vermittler zwischen verschiedenen Ebenen des gesellschaftlichen
Bewusstseins dargestellt. Durch seine standige Prasenz im Fernsehen wird
er zu einem Teil der kollektiven ,Normalitat“ und das Medium entwickelt
sich Ende der 1970er Jahre zu einem Ort des sozialen Komforts.
Rosenthals Schweigen lUber seine eigene Vergangenheit erscheint weniger
als personliche Entscheidung, sondern vielmehr als eine Form des
Schutzes und der Anpassung. Im Rahmen der ,Normalisierung“ des Lebens
nach dem Krieg wird eine jlidische Biografie von der Offentlichkeit nur
akzeptiert, wenn sie das Gefuhl von Stabilitat nicht stért. Der Film
macht deutlich, dass Rosenthal von der Gesellschaft akzeptiert und sogar
beliebt ist — aber nur, solange er Fernsehmoderator bleibt und nicht zum



historischen Zeugen wird.

Um diesen Mechanismus zu verstehen, ist es wichtig, den Begriff des
sekundaren Antisemitismus zu klaren. Dabei geht es nicht um offene
Feindseligkeit oder die Leugnung der Verbrechen des Nationalsozialismus.
Vielmehr handelt es sich um eine Form der Entfremdung, die ausgerechnet
vor dem Hintergrund der Anerkennung der Vergangenheit entsteht. Sie
auBert sich in einer Ermudung der Erinnerung, in Verargerung uber
»standige Erinnerungen” und im Wunsch, einen Schlussstrich zu ziehen und
sweiterzuleben”. Die Verantwortung wird zwar formal anerkannt, doch
bleibt die Erinnerung dabei begrenzt und rituell, ohne in den Alltag
einzudringen. Der Film zeigt, dass diese Logik bereits in den 1970er
Jahren galt. Eine judische Prasenz im 6ffentlichen Raum war nur
zulassig, solange sie nicht zu einer unbequemen Erinnerung wurde.

Dies wird besonders in den kurzen Repliken der Nebenfiguren deutlich.
Auf die Frage, ob Rosenthal Jude sei, fallen Satze wie ,Er ist einer,
aber einer von den Guten“ oder ,Er ist ja selber einer .. ein Jud halt“.
Der erste Satz spiegelt die bekannte Logik der bedingten Akzeptanz
wider. Diese besteht darin, dass eine positive Bewertung der einzelnen
Person nur moglich ist, wenn man Abstand zur Gruppe als Ganzes halt. Der
zweite Satz ist in seiner Form noch scharfer. Hier wird nicht das
neutrale Wort ,Jude”, sondern das umgangssprachliche und herabwiirdigende
»Jud” verwendet. Letzteres ist eine grobe sprachliche Markierung, die
den anderen Begriffen ,Zigeuner” oder ,Neger” nahekommt. Der Ausdruck
»Jud” hat einen sozial herabwiurdigenden Charakter und wird als
antisemitisch empfunden. Besondere Brisanz erhalt diese Szene durch den
Kontext, in dem das Wort ,Jud” vor dem Hintergrund einer
Fernsehubertragung der Rede von Bundeskanzler Schmidt ausgesprochen
wird. Der Film konfrontiert die offizielle Sprache der Verantwortung mit
der Alltagssprache der Ausgrenzung und zeigt, dass beide gleichzeitig
existieren. Antisemitismus erscheint hier nicht als Uberbleibsel oder
Randphanomen, sondern ist nach wie vor in die ,Normalitat” eingebettet.

Ein weiterer wichtiger Kontrast im Film entsteht auf sprachlicher Ebene.
In der Szene mit der alteren Frau, die den Holocaust Uberlebt hat,
werden mehrere Satze auf Jiddisch gesprochen. In diesem Zusammenhang
klingt der Nachname des Haupthelden in der jiddischen Aussprache wie
»Royzental”, was im deutschen 6ffentlichen Raum einen ungewohnt weichen
Klang hat. Dies wird als akustische Erinnerung an eine verdrangte Welt
wahrgenommen, an eine Sprache, die mit einer anderen Erinnerung und
einer anderen Biografie verbunden ist. Die Aussprache des Nachnamens auf
Jiddisch ist eine Fortsetzung von Rosenthals innerem Konflikt und fihrt
ihn zu dem Teil seiner Identitat zuruck, der im 6ffentlichen Leben
verborgen bleibt. Ein scharfer Kontrast entsteht in diesem Zusammenhang
in den Szenen, die im Buro des Beamten spielen. Dort klingt derselbe
Nachname makellos deutsch als ,Rosenthal”, neutral und korrekt. Diese
Aussprache ist frei von Aggression, betont aber durch ihre Normativitat
gerade die Distanz. Der Name ist vollstandig in die Amtssprache des
Staates integriert und von kulturellen sowie historischen Konnotationen
befreit. Zwischen Royzental und Rosenthal besteht dieselbe Spannung wie



zwischen personlicher Erfahrung und gesellschaftlicher ,Normalisierung”
im Nachkriegsdeutschland. Die Verwendung des Jiddischen in einer sehr
kurzen Szene des Films ist kein neutrales Kommunikationsmittel mehr,
sondern wird zum Trager verdrangter Erinnerungen.

Solche Details mogen auf den ersten Blick nebensachlich und fast
alltaglich erscheinen, doch gerade sie uUbertragen das persdonliche Drama
des Helden konsequent auf die gesellschaftliche Ebene. Eine weitere
bezeichnende Episode hangt mit einer Geste zusammen, die nach auBen hin
keine Aggression erkennen lasst. Einer der Charaktere nimmt in
Rosenthals Haus eine Menora in die Hand und fragt, ob es sich dabei um
einen ,orientalischen” Gegenstand handele. Das Wort selbst wird nicht
naher erlautert, sondern bleibt wie ein Hinweis, wie eine kulturelle
Markierung, in der Luft hangen. Die Antwort des Haupthelden — ,Nicht
ganz.” — klingt aulerst zurickhaltend und wird sofort von einem Rickzug
aus der weiteren Unterhaltung begleitet. Es handelt sich dabei nicht um
eine Auseinandersetzung oder Prazisierung, sondern um einen Ruckzug. Die
Szene wirkt nicht auf der Ebene der Information, sondern auf der Ebene
der Spannung. Die Frage nach der ,orientalischen” Herkunft des
Gegenstands deutet nicht auf ein echtes Interesse daran hin. Rosentals
Antwort zeigt eine uUber Jahre hinweg entwickelte Verhaltensstrategie: Er
lasst das Gesprach nicht Uber die festgelegten Grenzen hinausgehen. So
demonstriert der Film einmal mehr, wie persdnliche Erfahrungen und
innere Traumata in standigem Konflikt mit der Situation der ,Normalitat“
stehen.

Somit erhalt die Hauptfigur im Film eine umfassendere Bedeutung.
Rosenthal war nicht nur ein beliebter Fernsehmoderator, sondern auch ein
Vermittler zwischen staatlicher Erinnerung und gesellschaftlicher
Wahrnehmung. In seinem Fernsehbild verband er Erfolg und erzwungenes
Schweigen, Akzeptanz und Ausgrenzung. Der Film stilisiert den Helden
weder zum Symbol noch zum Vorbild hoch, sondern halt einen strukturellen
Widerspruch fest: Die Massenkultur akzeptiert judische Prasenz, kann
judische Zeugnisse jedoch nur schwer ertragen.

Rosenthal: The Great Showman — offizieller Trailer

Vor diesem Hintergrund kann der Film Rosenthal als Beispiel fir eine
Erinnerungskultur ,auf Augenhdhe” betrachtet werden. Direkt vor unseren
Augen, auf dem Fernsehbildschirm, sehen wir ein ,Zeichen der
Erinnerung“: ein meisterhaft inszeniertes biografisches Drama. Ahnlich
wie bei den Erinnerungszeichen, die beispielsweise in Munchen realisiert
und dann in Oldenburg Ubernommen wurden, verzichtet der Film auf eine
symbolische ,Herabwiirdigung” der Erinnerung — jedoch nicht wértlich,
sondern bildlich. Die Erinnerung darf nicht unter den FuBen liegen, man
darf nicht ,Uber sie hinwegsteigen” und sie nicht Ubersehen. Sie
erfordert keine rituelle Geste, sondern Begegnung und Aufmerksamkeit.



Der Film Rosenthal kann kostenlos in der Mediathek des O0ffentlich-
rechtlichen Fernsehsenders 3sat angesehen werden (Originalversion,
deutsche Sprache):
https://www.3sat.de/film/der-fernsehfilm-der-woche/rosenthal-publikumspr
eis-televisionale2025-100.html

* ok k %k

In der aktuellen Debatte Uber Antisemitismus und ,Erinnerungsmudigkeit“
kommt der Film wie eine zurickhaltende, aber eindringliche Mahnung
daher. Demnach liegt das Problem nicht im Fehlen von Denkmalern oder
Worten, sondern in der mangelnden Bereitschaft der Gesellschaft,
unbequeme Erkenntnisse Uber sich selbst zuzulassen. Film Rosenthal macht
deutlich, dass diese Frage nach wie vor aktuell ist. Dabei erweist sich
Oliver Haffners Arbeit als praziser und unaufdringlicher Kommentar zu
einer der zentralen Spannungen in der deutschen Erinnerungskultur. Wir
sehen erneut den Widerspruch zwischen der institutionellen Anerkennung
von Verantwortung und der alltaglichen Wahrnehmung der Vergangenheit.
Die Kraft und Aktualitat des Films liegen in dem ruhigen und
aufmerksamen Blick des Regisseurs ,auf Augenhdhe” und von Angesicht zu
Angesicht mit dem Zuschauer.

Autor: Pavel Goldvarg (Bilder aus offenen Quellen)

Alle Beutrage in der Rubrik Kino



https://www.3sat.de/film/der-fernsehfilm-der-woche/rosenthal-publikumspreis-televisionale2025-100.html
https://www.3sat.de/film/der-fernsehfilm-der-woche/rosenthal-publikumspreis-televisionale2025-100.html
https://bote-ol.de/kino

